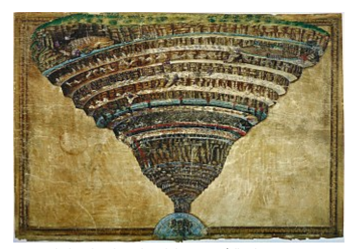


## **Inconscient collectif**

L'inconscient collectif est un concept de la psychologie analytique s'attachant à désigner les fonctionnements humains liés à l'<u>imaginaire</u>, communs ou partagés, quels que soient les époques et les lieux, et qui influencent et conditionnent les <u>représentations</u> individuelles et collectives.

Selon le psychiatre suisse <u>Carl Gustav Jung</u> (1875–1961), créateur du concept, l'inconscient collectif constitue « une condition ou une base de la psyché en soi, condition omniprésente, immuable, identique à elle-même en tous lieux » $\frac{D}{}$ . Toujours selon lui,

« les instincts et les archétypes constituent l'ensemble de l'inconscient collectif. Je l'appelle « collectif » parce que, au contraire de l'inconscient personnel, il n'est pas fait de contenus individuels plus en mains uniques par



Carte de l'Enfer dans la *Divine Comédie* de <u>Dante</u>
<u>Alighieri</u>, par <u>Sandro Botticelli</u> (vers 1480-1495).

Selon <u>Carl Gustav Jung</u>, les enfers représentent dans toutes les cultures l'aspect inquiétant de l'inconscient collectif.

individuels plus ou moins uniques ne se reproduisant pas, mais de contenus qui sont universels et qui apparaissent régulièrement  $\frac{D2}{}$ . »

Jung donne en effet l'épithète de « collectif » à cette partie transpersonnelle de la <u>psyché</u> inconsciente, car ces matériaux se distinguent par leur récurrence d'apparition dans l'histoire humaine et parce qu'ils se manifestent au moyen des archétypes, autre concept central de la psychologie analytique.

Si pour <u>Sigmund Freud</u>, fondateur de la <u>psychanalyse</u>, l'<u>inconscient</u> se caractérise avant tout par le fait qu'il naît du <u>refoulement</u> des <u>pulsions</u>, pour Jung, au contraire, l'<u>inconscient</u> est constitué de tout ce qui n'est pas conscient. Selon ce dernier :

« Il est inhérent à la réalité et la communication du conscient et de l'inconscient [et] permet le devenir de l'individu $^1$ . »

L'inconscient collectif et le conscient forment par conséquent, dans cette vision, un « ensemble [qui] constitue la totalité psychique dont nul élément ne peut disparaître sans dommage pour l'individu $\frac{A\ 1}{}$ . » Il aurait par ailleurs une fonction vitale pour l'homme, notamment exerçant une activité compensatrice au  $\underline{\text{Moi}}$ . Il serait enfin la source du renouveau de l'être, par la compréhension des  $\underline{\text{rêves}}$  et le travail de l'individuation.

Pour Jung, reconnaître l'existence et l'influence de l'inconscient collectif, c'est reconnaître que « nous ne sommes pas d'aujourd'hui ni d'hier ; nous sommes d'un âge immense » $\frac{2}{n}$ .

## **Sommaire**

#### **Définition**

Origine

Caractéristiques générales

#### Genèse du concept

Héritage philosophique

Apport de Sigmund Freud et de la neurophysiologie

L'approche de Carl Gustav Jung

Les complexes et le cas de « Miss Miller »

Le cas Emile Schwyzer et Métamorphoses et symboles de la libido

Une intuition et un pressentiment

## Concept central de la psychologie analytique

Les structures innées

La participation mystique et le transfert

Le rêve

Le mythe et la méthode d'amplification

Les psychoses

## Inconscient collectif et structure de la psyché

Inconscient personnel et inconscient collectif

Le centre de la psyché

L'inconscient objectif

Une hypothèse de travail

Inconscient freudien et inconscient collectif

Divergence de terminologie

L'« âme collective »

## L'inconscient collectif après Jung

Dans la psychologie analytique

Continuateurs directs

En marge de la psychologie analytique

Courants psychologiques proches

En psychologie et psychiatrie

La psychologie transpersonnelle

En psychanalyse

#### Réutilisation du concept hors de la psychologie

**Spiritualités** 

L'inconscient collectif dans la culture populaire

#### Critiques

Critiques au sein de la psychanalyse

Controverse idéologique

#### Notes et références

Notes

Ouvrages de Carl Gustav Jung utilisés

Autres sources
Autres références
Ouvrages cités mais non utilisés

#### **Annexes**

Articles connexes
Liens externes
Bibliographie complémentaire

## **Définition**

## Origine

L'expression « inconscient collectif » (kollektives Unterbewußtsein en allemand) n'a de sens, chez <u>Carl Gustav Jung</u>, que dans le domaine de la <u>psychologie analytique</u>. Il n'est en effet pas reconnu au sein de la <u>psychanalyse</u>. De plus, le concept demeure ambigu, en raison de la <u>polysémie</u> des deux mots le formant. Cette ambiguïté est à l'origine de la mauvaise réception des travaux de Jung. Par ailleurs, le concept de « <u>subconscient</u> » est souvent employé de manière synonymique <u>J 1</u>, à tort. Jung lui-même n'est pas toujours rigoureux quant à l'utilisation de concepts décrivant la réalité collective de l'inconscient. Il parle ainsi tour à tour d'inconscient « transpersonnel » de « représentations collectives » (terme créé par l'anthropologue français <u>Lucien Lévy-Bruhl</u> en 1910 dans *La Mentalité primitive*), voire d'inconscient « suprapersonnel ». Jung parle également parfois de « patrimoine représentatif » afin d'insister sur le fait que le sujet, lors de son <u>ontogénèse</u>, ne le produit pas, ni même n'en hérite. Yves Le Lay rappelle que l'expression d'« inconscient archaïque », utilisée par Jung dans ses premiers écrits, lui est aussi équivalente : « on a appelé « archaïque » cet inconscient à cause du caractère primitif de ses manifestations ; on l'a appelé aussi « collectif », pour bien marquer qu'il n'est pas la propriété d'un individu, mais celle d'une collectivité » <u>A 1</u>.

Au sens strictement psychologique, et comme le résume le psychothérapeute jungien Gerhard Adler : « l'inconscient collectif, reprenant en substance les dires de Jung, est le dépôt constitué par toute l'expérience ancestrale depuis des millions d'années, l'écho des événements de la préhistoire, et chaque siècle y ajoute une quantité infinitésimale de variation et de différenciation »  $\frac{G1}{}$ . De manière générale, dans l'œuvre de Jung, le concept désigne l'ensemble des représentations de l'<u>imaginaire</u> humain, ainsi que le note Salomon Resnik : l'« inconscient pour Jung est la matrice de toute affirmation métaphysique, de toute mythologie, philosophie et religion. L'individu fait partie d'un code universel qui s'exprime sous forme d'archétypes »  $\frac{J2}{}$ .

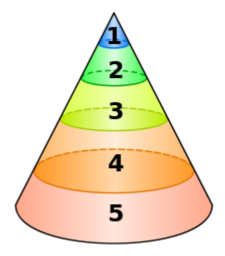
## Caractéristiques générales

L'inconscient collectif selon Jung possède plusieurs propriétés qui en font un concept unique à la psychologie analytique. Tout d'abord, il n'est pas qu'un inconscient passif ; il possède une expressivité créatrice qui a pour but de dialoguer avec le conscient et qui lui donne des qualités proches de celles constitutives d'une personnalité à part entière. Selon Jung l'inconscient n'est pas « une boîte à ordure du conscient mais un système psychique largement autonome dont l'activité compense les erreurs et l'unilatéralité du conscient »<sup>4</sup>. L'inconscient collectif possède également une énergie <u>numineuse</u>, ressentie par le conscient comme étant d'origine sacrée car d'origine libidinale (chez Jung, la « <u>libido</u> » désigne toute énergie psychique)<sup>5</sup>. Ainsi, les influences de l'inconscient collectif, lorsqu'elles impriment le conscient, sont à la source des courants de <u>croyances</u>, des expériences religieuses, des <u>visions extatiques</u> mais aussi des

<u>arts</u>, de la <u>littérature</u> et des <u>rituels</u> $\stackrel{\sim}{-}$ . En ce sens il apparaît comme inconstant pour le sujet alors que, dans sa nature profonde, « il ne se transforme jamais » $\stackrel{D3}{-}$ .

Si l'inconscient personnel est souvent représenté par le dieu Mercure (ou Hermès) dans l'Antiquité ou dans l'alchimie, les processus de l'inconscient collectif, bien que plus rarement représentables, sont souvent imagés par des éléments naturels comme l'océan  $\frac{B}{1}$  ou la forêt, mais aussi par l'archétype de la Grande Mère ou de l'âme (ce sont les concepts d'anima ou d'animus, selon le sexe) De plus, les matériaux collectifs sont projetés sur des objets de la réalité. Alors que l'inconscient freudien est une somme de pulsions refoulées, l'inconscient collectif jungien a naturellement tendance à sortir du psychisme pour s'incarner dans des objets extérieurs. Ces matériaux, par essence non représentables (car fusion d'opposés que les catégories de la raison ne peuvent appréhender) accèdent à la conscience par la médiation du symbole. Il existe ainsi un symbolisme inconscient qui ne suppose, chez Jung, ni refoulement ni censure, et que les études de Jean Piaget ont contribué à préciser selon Charles Baudouin.

Enfin, « thésaurus de la mémoire de l'espèce » $\frac{1}{2}$ , il possède un « savoir absolu » qui peut contribuer à expliquer la fonction prospective des rêves et certains <u>phénomènes paranormaux</u> comme la <u>télépathie</u>. Ce savoir peut aussi s'exprimer à travers l'art ; les grands écrits de l'humanité sont inspirés par les forces inconscientes qui ont une fonction créatrice  $\frac{G}{3}$ , en plus de délivrer un message compensateur à l'attitude sociale dominante.



Représentation conique de la structure de la <u>psyché</u> selon la <u>psychologie analytique</u> :

- 1. le Moi;
- 2. le conscient ;
- 3. l'inconscient personnel;
- 4. l'inconscient collectif;
- 5. la partie de l'inconscient collectif qui ne peut être connue, dite « inconscient archaïque » $\frac{3}{2}$ .

## Genèse du concept

## Héritage philosophique



<u>Carl Gustav Carus</u>, qui inspira beaucoup <u>Carl Gustav Jung</u>, par le peintre Johann Carl Rössler (1800).

Si le concept d'« inconscient collectif » ainsi formulé par la psychologie analytique est moderne, créé par le psychiatre suisse Carl Gustav Jung, il n'en a pas moins des usages précurseurs, dans le domaine de la philosophie occidentale. En effet, et Jung le reconnaît maintes fois dans son œuvre, nombre de philosophes ont décrit un plan de réalité dont les caractéristiques se rapprochent d'un savoir universel que partageraient tous les hommes. Jung voit ainsi son concept comme l'héritier d'une tradition philosophique, celle de l'idéalisme philosophique et qui trouve sa source en Grèce antique, à travers les notions d'« apeiron » d'Anaximandre, d'« Un » de Parménide et des Idées de Platon, notions qui renvoient toutes à un principe indéfini et indéterminé, sorte de réceptacle du savoir humain.

Jung est ainsi l'héritier du <u>néoplatonisme</u> renaissant et de la <u>tradition</u> <u>hermétique</u>, ainsi que de la philosophie allemande <u>naturaliste</u>; il reprend les <u>thèses</u> de <u>Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling</u> (1775–1854)<sup>E 1</sup> et de <u>Novalis</u> (1772–1801), qui est le premier à se servir du mot « inconscient », après Ernst Platner (1774-1818) (qui a inventé le terme allemand *bewusstlos*: « inconscient » en 1776, à

la suite de Hery Home, le premier à employer ce mot, en anglais (unconscious) en 1751) sur la nature

inconnaissable et irreprésentable du concept <sup>12,8</sup>. Les thèses post-romantiques de <u>Karl Robert Eduard von Hartmann</u> (1842–1906) avec *Philosophie des Unbewussten* (<u>Philosophie de l'Inconscient</u>) en 1869 mais surtout de <u>Carl Gustav Carus</u> (1789–1869) (*Psyche*, 1851), qui se représente un « inconscient absolu » et un « inconscient relatif », sont souvent citées par Jung comme étant à la base philosophique de ses travaux <sup>9</sup>. Pour <u>Henri F. Ellenberger</u>, le « concept d'inconscient - surtout sous la forme de l'inconscient collectif de Jung - et l'intérêt porté aux rêves et aux symboles sont (…) fondamentalement romantiques » <sup>F 1</sup>.

La théologie chrétienne, avec le concept de « Plérôme », en usage chez les Gnostiques notamment, et avec les « *ideæ principales* » de <u>saint Augustin</u>, décrit un arrière-plan imaginal proche des propriétés de l'inconscient jungien. Jung a par ailleurs écrit un livre à dimension <u>mystique</u>, *Les Sept sermons aux morts* (1916), à la suite d'une vision qui l'a bouleversée des années durant et dans laquelle il fait référence au <u>Plérôme</u> gnostique, sorte d'inconscient collectif métaphysique. Les philosophes modernes, les Allemands <u>Emmanuel Kant</u> (Jung, pétri du <u>rationalisme</u> kantien, a toujours considéré le concept comme une hypothèse de travail ; il dit ainsi dans une lettre : « Pour moi ce concept ne relève que de la théorie de la connaissance. (...) En un sens je pourrais dire de l'inconscient collectif qu'il est exactement la même chose qu'Emmanuel Kant disait de la chose en soi » <sup>D 4</sup>/<sub>2</sub>), avec ses catégories *a priori* de l'entendement et la notion de « <u>chose en soi</u> » et surtout <u>Schopenhauer</u> avec sa notion de « volonté aveugle » <sup>1 3</sup>/<sub>2</sub> abordent déjà les fondements psychiques de cette structure universelle. D'autres philosophes et psychologues naturalistes modernes évoquent l'idée d'un espace psychique qui conditionne les représentations, ainsi <u>Merleau-Ponty</u> avec l'« inconscient primordial » <sup>10</sup>/<sub>2</sub> ou l'inconscient comme archivage du passé d'<u>Henri Bergson</u> (dans *L'Énergie spirituelle*) inspirent Jung.

Si Jung reconnaît à plusieurs endroits de ses travaux l'influence de ces systèmes philosophiques, il aborde la question avec un regard de <u>psychiatre</u> et de <u>psychanalyste</u> et jamais avec celui du sociologue. Ainsi, la notion de « <u>conscience collective</u> » créée par le sociologue <u>Émile Durkheim</u> (1858–1917), repris et continuée par <u>Maurice Halbwachs</u> dès 1939, se rapporte en effet aux croyances et comportements partagés dans une collectivité et fonctionnant comme une force séparée et généralement dominante par rapport à la conscience individuelle. Selon cette théorie, une société, une nation, un groupe constituerait une entité se comportant comme un individu global et ne peut se confondre avec la théorie de Jung. David I. Tresan explique que « son idée relève de la psychologie et la preuve qu'il apporte est d'ordre phénoménologique, et il se garde bien d'énoncer des vérités absolues, qu'il croie ou non à leur existence » H I I

## Apport de Sigmund Freud et de la neurophysiologie

Ayant rejoint très tôt les thèses de <u>Sigmund Freud</u>, Jung reprend la conception <u>psychanalytique</u> de l'inconscient, qui possède deux parties : l'« inconscient refoulé » qui comporte les <u>pulsions</u>, les souvenirs d'enfance, les <u>fantasmes</u> et les <u>affects</u> refoulés et l'« inconscient primitif » qui contient les schémas <u>phylogénétiques</u> que l'enfant apporte en naissant et qui sont pour Freud « des précipités de l'histoire de la civilisation humaine ». En effet, et malgré les critiques dont elle fait l'objet, Freud se rallie jusqu'à la fin à la théorie du naturaliste <u>Jean-Baptiste de Lamarck</u> (1744–1829). Il continue, en poursuivant tant dans son texte posthume <u>Abrégé de la psychanalyse</u> (1938) que dans son <u>Moïse et le monothéisme</u> (1939), où il écrit « que l'hérédité archaïque de l'homme ne comprend pas seulement des dispositions, mais contient aussi des vestiges de la mémoire et des expériences des générations antérieures », l'idée qu'il existe des traces mnésiques dans la <u>psyché</u>, proches du concept des « <u>archétypes</u> » jungiens dont pourtant il refuse l'intégration à la <u>psychanalyse</u>. L'apport de la théorie freudienne sur Jung est déterminant, d'abord par sa méthode révolutionnaire d'investigation de l'esprit humain, par l'<u>interprétation des rêves</u> et les <u>associations libres</u> notamment, et ensuite par le fait que la réalité de l'<u>inconscient</u> y est un <u>axiome</u>.

<u>Psychiatre</u> de formation, Jung est également très tôt au fait des découvertes et expériences de la neurophysiologie de la fin du  $x_1x^e$  siècle. L'idée d'un « inconscient cérébral » $\frac{11}{2}$ , c'est-à-dire localisable

1914), notamment dans Der Begriff des Unbewussten in der *Psychologie* (1897) et qui ont influencé Freud directement  $\frac{12}{12}$ . Les travaux de Wilhelm Maximilian Wundt (1832–1920) sont également souvent cités par Jung, notamment dans le cas du test des associations qui révèle indirectement l'influence l'inconscient. Ainsi, pour Yvon Brès, se référant à Sigmund Freud, dans L'Interprétation des rêves : « il convient de nuancer à la fois l'originalité de Jung sur ces deux points [les concepts d'inconscient collectif et d'archétype] et la différence avec Freud. Déjà chez von Hartmann, en 1869, l'inconscient était conçu comme transindividuel : l'idée d'un inconscient collectif est à la mode autour de 1900 [avec Vacher de Lapouge et Gustave Le Bon]. Chez Freud lui-même on trouve par exemple la thèse assez étrange d'une histoire du refoulement permettant de dire que le complexe d'Œdipe est plus refoulé à l'époque (1600) où Shakespeare écrit *Hamlet* qu'à celle (420 av. J.-C.) où Sophocle avait écrit  $\mathcal{E}$ dipe-Roi »  $\frac{L-1}{L}$ .

<u>Sigmund Freud</u> en 1926, photographié par Ferdinand Schmutzer.

## L'approche de Carl Gustav Jung

#### Les complexes et le cas de « Miss Miller »

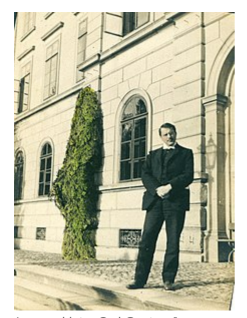
Le terme d'« inconscient collectif » est employé par <u>Carl Gustav Jung</u> pour la première fois en 1916 au cours d'une conférence devant le Club de psychologie analytique de <u>Zurich</u>, conférence intitulée « *Uber das Unbewusste und seine Inhalte* » (« Sur l'inconscient et son contenu » en français). Le manuscrit de cette intervention n'a été publié qu'en 1961, après la mort de Jung, mais le terme apparaît pour la première fois en français dans la traduction de cette conférence, publiée la même année, en 1916, dans les *Archives de psychologie* Néanmoins, l'intérêt de Jung pour les « matériaux collectifs » (c'est ainsi qu'il nomme les éléments qui l'ont conduit par la suite à l'hypothèse d'un réservoir d'images universelles) date, selon la biographe <u>Deirdre Bair</u>, de 1901 À ce moment, Jung et <u>Franz Riklin</u>, son collaborateur, mettent au point un protocole expérimental permettant de mesurer l'influence des <u>complexes</u> sur le sujet : le « test des associations de mots ». Deux faits les frappent alors : le développement autonome des complexes et leur tendance à prendre la forme d'une <u>personnalité</u> d'une part, leur influence sur le conscient d'autre part F 2. Plus tard, Jung tente de démontrer en effet que l'inconscient, pour se manifester, empruntera des personnalités secondes qui perturbent la sphère consciente.

En 1906, le cas d'une jeune américaine pré-psychotique nommée, par souci d'anonymat, « Miss Miller », apporte à Jung les premiers matériaux thérapeutiques pour l'étude, par les symboles, des manifestations de l'inconscient collectif. Jung compile les poèmes et visions de sa patiente, portée à son attention par l'article de <u>Théodore Flournoy</u>, « Quelques faits d'imagination subconsciente », et en nourrit le développement de son ouvrage <u>Métamorphoses de l'âme et ses symboles</u>. À partir de ses productions, il met en pratique sa méthode dite de l'<u>amplification</u>. Par exemple, étudiant le poème produit spontanément par Miss Miller à la vue d'une mite, Jung y examine les motifs mythologiques présents. Il parvient ainsi à une interprétation en recourant au *Faust* de Goethe notamment de courant au *Faust* de Goethe notamment

#### Le cas Emile Schwyzer et Métamorphoses et symboles de la libido

Alors psychiatre à la <u>clinique psychiatrique universitaire de Zurich</u>, surnommée le « Burghölzli », près de <u>Zurich</u>, en Suisse, Jung rencontre des patients pathologiquement très atteints, vivant dans des délires

extremement sophistiques. Il se penche particulierement sur le cas d'Emile Schwyzer, un <u>schizophrene</u> délirant qui voit dans le Soleil un « *membrum erectum* » (un « pénis en érection ») et dont le mouvement



Le psychiatre <u>Carl Gustav Jung</u> au <u>Burghölzli</u>, à Zurich, en 1910.

érotique produit le vent. Jung a alors l'idée d'effectuer des recherches bibliographiques qui permettraient de l'aider à saisir le sens du délire de son patient. Dans l'ouvrage d'Albrecht Dieterich et de Richard Wünsch, Eine Mithrasliturgie (1910), Jung lit une vision semblable, celle évoquant « un tuyau pendant du Soleil » ... Aidé de son élève, Joahann Jakob Honneger, Jung v voit la résurgence de mythes que le patient ne peut connaître, notamment celui de la liturgie du dieu Mithra. Il demande donc à Honneger de recueillir tous les matériaux possibles sur Schwyzer, à propos duquel le jeune assistant réalise sa thèse de doctorat en médecine. Entrevoyant l'importance de ses découvertes, Jung met une pression terrible sur Honneger, qui est considéré par certains historiens de la psychanalyse comme le véritable découvreur du concept d'inconscient collectif, récupéré ensuite par Jung. Cependant, la théorie culturelle de Jung existe quelques années auparavant, et en dépit des conclusions de Honneger : dans une lettre à Freud, Jung explicite en effet sa position : « Nous ne résoudrons pas le fond de la névrose et de la psychose sans la mythologie et l'histoire des civilisations »

Jung voit donc dans le motif du soleil comme membre phallique « un trait généralement humain », qui se répète dans l'imaginaire de que le délire personnel utilise pour manifester un état interne pathologique au patient. Il y voit par conséquent un archétype, l'une des structures principales de l'inconscient collectif que Jung théorise définitivement dans la première partie de l'ouvrage *Métamorphoses et symboles de la libido*, écrit peu après le cas Schwyzer, en 1911 note et dans laquelle il cite de nombreuses sources pour tracer un parallèle entre les anciens mythes et la pensée infantile, à partir des cas étudiés. Il se propose dès lors de démontrer « la connexion qui existe entre la psychologie du rêve et la psychologie du mythe ». Les psychanalystes Karl Abraham, Otto Rank et Ernest Jones étaient parvenus à des conclusions semblables note Emilio Rodrigue, qui poursuit que peut se détecter ici « le germe du concept d'inconscient collectif ». Jung poursuit en disant que l'esprit possède « des strates historiques qui contiennent des produits mentaux archaïques » Le psychiatre suisse a en effet d'abord décrit les archétypes puis la nature de l'inconscient collectif, seulement après 10 per l'inconscient, Jung parle des « archétypes de l'inconscient collectif » 10 per l'inconscient collectif » 10 per

#### Une intuition et un pressentiment

Jung et ses continuateurs considèrent que c'est en 1909, à la suite d'un rêve, que le psychiatre suisse prend conscience d'un inconscient universel, transpersonnel. De retour des États-Unis avec Sigmund Freud, sur le paquebot le ramenant en Europe, Jung rêve en effet d'une maison possédant divers sous-sols et plusieurs étages 7. L'étage supérieur est meublé dans le style xviir siècle alors que l'étage du dessous est dans le style de l'époque médiévale ; au rez-de-chaussée l'architecture est romaine. Les caves enfin laissent penser à des temps reculés, préhistoriques. Jung y voit un message de l'inconscient, qui, par le langage onirique, l'aide à conceptualiser l'existence d'un réservoir d'expériences humaines en chaque individu. Ce réservoir cumule toutes les époques et mentalités de l'histoire humaine, à la façon de strates géologiques. L'idée jungienne recouvre ainsi, à la fois celle d'un « réceptacle passif » où viennent s'inscrire l'histoire de toutes les réactions humaines et celle d'un « substrat actif », fondement d'où émerge toute réalité et qui tente de communiquer avec le sujet.

Enfin, dès 1918, Jung a le sentiment qu'en Europe des événements graves se préparent. Une série de rêves conduisent Jung à penser que la « bête blonde » (l'Allemagne nazie) s'achemine vers une « psychose

totalitaire », unique dans l'histoire. Il parle de « dieux de substitution », le « Führer » ou l'État, qui ont la

capacité de faire s'exprimer de manière violente les forces de l'inconscient collectif $\frac{B}{}$ . Derrière tout <u>totalitarisme</u> en effet, pour Jung, existe un débordement des fantasmes inconscients et collectifs, qui est figuré par le dieu nordique Wotan.

# Concept central de la psychologie analytique

Le concept d'inconscient collectif est la pierre de touche de la psychologie analytique jungienne ; selon Luigi Aurigemma « c'est par l'introduction de l'hypothèse d'un inconscient collectif à base d'archétypes que Jung a changé radicalement son image de la structure du psychisme » En effet, plusieurs notions préexistantes, établies *a posteriori* par Jung lors de ses recherches, notamment les structures <u>innées</u> (les <u>archétypes</u>) et la <u>participation mystique</u>, mais aussi la fonction du <u>rêve</u> et la méthode d'amplification par la suite, donnent sens au concept, l'ancrant au sein d'un système <u>empirique</u> dans lequel tous les concepts font sens.



Photographie de la rencontre de 1909 lors de la première conférence psychanalytique, à la *Clark University* de <u>Worcester</u>,

<u>Massachusetts</u> (devant : <u>Freud</u>, <u>Hall</u> et <u>Jung</u>, derrière : <u>Brill</u>, <u>Jones</u> et

Ferenczi).

#### Les structures innées

Le concept d'« archétype » (« images primordiales » en grec ancien) est premier sur celui d'inconscient collectif. Dans le cours de ses recherches, Jung a en effet d'abord noté la récurrence de motifs ancestraux, partagés (avec des variations) à toutes les époques et dans toutes les civilisations, avant d'imaginer leur contenant, qu'il définit comme « le dépôt constitué par toute l'expérience ancestrale depuis des millions d'années, l'écho des événements de la préhistoire, et chaque siècle y ajoute une quantité infinitésimale de variation et de différenciation » La Vant d'utiliser le terme d'« archétype », Jung utilise celui d'« imago » (ou d'« image inconsciente ») et qui renvoie à la notion de trace mnésique (*Erinnerungsspur*), inscrite comme mémoire inconsciente

Les archétypes sont par conséquent, au début des travaux de Jung, des centres d'énergie, des formes innées conditionnant l'imaginaire humain, et dont l'ensemble forme l'inconscient collectif, sorte de mémoire universelle des comportements humains. Ces structures sont le support de l'inconscient collectif qui a même selon Jung des fondements phylogénétiques voire biologiques. Néanmoins, en psychologue empirique, Jung se refuse à prolonger son concept dans le domaine de la biologie et de l'hérédité  $\frac{D}{B}$ . Charles Baudouin explique en effet : « Jung a la prudence de mettre sa conception de l'inconscient collectif en dehors des vicissitudes des théories évolutionnistes »  $\frac{G}{I}$ .

## La participation mystique et le transfert

Jung utilise le concept de « <u>participation mystique</u> » établie par l'anthropologue <u>Lucien Lévy-Bruhl</u>, dans le prolongement du principe de « <u>représentations collectives</u> » d'<u>Émile Durkheim</u> et dans le contexte d'études de populations alors désignées comme des « primitifs », d'un point de vue psychique, proche de la <u>projection</u>. La participation mystique désigne ainsi en <u>psychologie analytique</u> le mécanisme qui fait que « l'inconscient est projeté dans l'objet et l'objet introjecté dans le sujet, c'est-à-dire rendu psychologique » <sup>14</sup>. Tout contenu inconscient lorsqu'il est perçu par le conscient a ainsi une valeur quasi magique, surnaturelle. À l'échelle de l'humanité, ce mécanisme peut être considéré comme inconscient et actif, et Jung pense qu'il

repose sur la structure innée au niveau de l'individu : l'inconscient collectif, qui est de ce fait une réalité immédiate, évidente et universelle et qui entraı̂ne donc, chaque fois qu'il surgit, une  $\underline{identit\acute{e}}$  inconsciente avec l'objet  $\underline{^{B}}_{\phantom{B}}^{\phantom{B}}$ .

Le phénomène du « <u>transfert</u> psychanalytique », proche de la participation mystique, est celui qui dévoile le mieux l'influence constante de l'inconscient collectif sur le sujet. En effet, le patient transfère sur l'analyste des qualités magiques ou mystérieuses, qui font écho à celles des <u>mythes</u>. S'il est perçu comme bénéfique, le transfert dote l'analyste d'une figure de magicien alors qu'une représentation négative va tendre à le montrer sous les traits d'un criminel démoniaque . Pour Jung, qui a consacré un ouvrage entier sur ce sujet (<u>Psychologie du transfert</u>, <u>1971</u>), de telles images sont davantage que des souvenirs du vécu ; elles renvoient bien à des mythes que l'individu n'a pas pu consciemment créer.

#### Le rêve

Tout comme Sigmund Freud, Jung considère que le rêve et le langage onirique est la voie royale compréhension l'inconscient. de Cependant, la conception de l'inconscient de Jung fait qu'il considère les rêves comme des « messagers indispensables qui transmettent les informations de la partie instinctive à la partie rationnelle de l'esprit humain » $\frac{D}{9}$ . Pour représenter cette partie instinctive non rationnelle, Jung prend en compte le rapport de l'inconscient personnel avec les fondements collectifs de l'imaginaire humain. Pour lui, l'inconscient collectif est producteur de sens et compense l'attitude du Moi, afin de maintenir ou de rétablir un équilibre psychique : le « rêve est une autoreprésentation, spontanée et symbolique, de la situation actuelle de l'inconscient » explique-t $il^{C1}$ 



Johann Heinrich Füssli, Le Cauchemar, 1781.

Ainsi, l'explication du rêve est complète quand on réussit à indiquer « la distance où se trouve le rêveur par rapport à la réalisation des exigences de l'inconscient collectif $\frac{C-1}{L}$ . » Connaître l'inconscient collectif et son emprise sur le sujet est, de fait, l'enjeu central de la <u>psychothérapie jungienne</u>. En effet, au cours du traitement, arrive toujours un moment où les imaginations des patients changent de caractère et où l'interprétation ne peut plus se faire (uniquement) sur la <u>base d'éléments personnels refoulés</u>. Il faut alors comparer ces matériaux particuliers sous l'angle collectif afin d'« amplifier » l'interprétation. Ce « déplacement sur le plan mythique » caractérise l'approche jungienne : « les rapprochements entre les motifs oniriques types et des thèmes mythologiques permettent de supposer (…) que la pensée onirique est une forme phylogénétique antérieure de notre pensée »  $\frac{C-2}{L}$ .

## Le mythe et la méthode d'amplification

L'inconscient collectif est, selon Jung, comme un champ ou un réseau dont tous les points sont reliés, c'està-dire que les <u>archétypes</u> et les <u>instincts</u> sont tous, selon ses termes, « contaminés » : un <u>mythe</u> possède ainsi des éléments de motif (ou « mythologèmes ») appartenant à d'autres mythes proches, ce qui forme une trame dense où chaque symbole conditionne les autres. Les images mythiques sont sous forme de chaîne multidimensionnelle, possédant une fréquence et un rythme d'apparition propres, mises en évidence par

Marie-Louise von Franz, qui reprend les travaux de Jung à sa mort, et qui explique que la métamorphose des motifs mythiques à travers les périodes historiques a une origine inconsciente. Elle résume ainsi sa thèse : « Ma propre hypothèse est que les formes les plus originales de contes folkloriques sont probablement les sagas locales, les récits para psychologiques ou les histoires miraculeuses provoquées par des invasions de l'inconscient collectif sous la forme d'hallucinations à l'état de veille » 16. L'« amplification » est le moyen utilisé par Jung pour démontrer la validité du concept d'inconscient collectif, en effet : « Dans la mesure où elle rassemble des parallèles provenant de sources variées, l'amplification semblait être un moyen approprié de mise en évidence de l'inconscient collectif » 18.

## Les psychoses

Les <u>maladies mentales</u> très déstructurantes ont très tôt renseigné Jung sur les manifestations de l'inconscient collectif. Le cas d'Emil Schwyzer lui avait en effet montré que lorsque le <u>Moi</u> est submergé par les contenus inconscients, il ne lui est plus possible d'être rationnel. « Dans les psychoses, l'inconscient collectif inonde la conscience et l'emplit de ses archétypes » explique Jung <u>B 6</u>. Ainsi, les cas de <u>possession</u> rapportés dans toutes les civilisations représentent ce risque que Jung nomme l'« inflation » et qui est riche d'enseignements sur les contenus et les processus de l'inconscient collectif. Par ailleurs, certains conflits psychiques, exposés dans les mythes et les contes, continuent à être reproduits de façon inconsciente dans les relations interpersonnelles. Les grandes figures historiques comme les fondateurs de religions, <u>Bouddha, Mani, Zoroastre</u>, le <u>Christ</u> ou <u>Mahomet</u> sont des individus perméables aux contenus inconscients projetés <u>17</u>. Le psychothérapeute et jungien <u>Thomas Moore</u> reprend la méthode d'approche de Jung face aux troubles psychiques dans *Le soin de l'âme* (1994) et en étudie le contenu universel.

## Inconscient collectif et structure de la psyché

## Inconscient personnel et inconscient collectif

L'inconscient collectif est distingué de l'<u>inconscient personnel</u> par Jung et ses continuateurs ; il en est en fait présenté comme le fondement de la psyché car il « ne découle pas du vécu personnel, n'est pas une acquisition personnelle, mais est inné (…) universel (…) plus ou moins le même partout et chez tous les individus » explique Jung dès  $1934\frac{\text{H}-1}{\text{H}}$ . L'inconscient personnel, nommé en psychologie analytique l'«  $\underline{\text{Ombre}}$  », est *a contrario* constitué des aspects de la personnalité refoulés par l'éducation ou la société et se présente envers le  $\underline{\text{Moi}}$  comme un « antagoniste » $\frac{18}{\text{H}}$ . « La psyché dépasse alors le psychisme individuel » $\frac{A2}{\text{H}}$ .

En ce sens, Jung est proche du <u>concept freudien d'un inconscient</u> comme réceptacle des <u>pulsions refoulées</u>. Il explique en effet que c'est cet « inconscient personnel [qui] renferme toutes les acquisitions de la vie personnelle : ce que nous oublions, ce que nous refoulons, perceptions, pensées et sentiments subliminaux. À côté de ces contenus personnels, il en existe d'autres, qui ne sont pas personnellement acquis ; ils proviennent des possibilités congénitales du fonctionnement psychique en général, notamment de la structure héritée du cerveau (...) je désigne ces contenus en disant qu'ils sont inconscients collectifs » D 10. La démarcation conceptuelle est donc entre, d'une part ce qui est acquis mais refoulé (personnel), d'autre part ce qui est hérité neurologiquement, inconscient par nature (collectif).

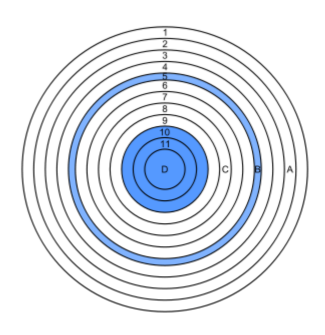
## Le centre de la psyché

À l'échelle de l'individu, Jung place le fondement collectif au cœur de la  $psych\acute{e}^{19}$ , de laquelle rayonnent

les autres instances psychiques. Selon Henri F. Ellenberger le concept de Jung est « polypsychique » et il est plus complexe que celui de Freud $^{\frac{F-4}{4}}$ . L'inconscient collectif n'est alors qu'une part de l'inconscient —

concept central de la <u>psychanalyse</u> mais qui se partage chez Jung en « inconscient personnel » et « inconscient collectif » que Jung nomme également « trans-personnel » (*überpersönnlich*). La part collective étant la plus profonde, elle serait ainsi plus ancrée dans ce qui fait la nature humaine. Pour Jung, les instincts, « expression de la mémoire de l'espèce » selon <u>Ilya Ilitch Metchnikov</u>, siègent au cœur de l'inconscient collectif, déterminant les archétypes.

Jung décrit ainsi plusieurs <u>strates</u> formant l'inconscient collectif : d'abord l'inconscient collectif familial, puis l'inconscient collectif du groupe ethnique et culturel et, enfin, l'inconscient collectif primordial (où se trouve tout ce qui est commun à l'humanité comme la peur de l'obscurité et l'instinct de survie, constitué des <u>archétypes</u> et des <u>instincts B 7</u>. Le concept d'inconscient collectif ne se limite ainsi pas à un <u>paradigme</u> unique. En effet, Jung insiste maintes fois sur le fait qu'il est au centre d'une vision autre de l'individu et de son rapport à la réalité ; le concept ne peut ainsi se comprendre que pris dans



Représentation schématique de la <u>psyché</u> selon Jung : l'inconscient collectif (cercle numéro 11) est représenté comme étant le fondement de l'inconscient personnel (cercle numéroté 10)  $\frac{D}{D}$   $\frac{11}{D}$ .

le tissu complet de la psychologie analytique. Bien plus, l'inconscient collectif propose une nouvelle approche de la théorie de la connaissance  $\frac{J4}{}$ .

## L'inconscient objectif

Le reproche principal fait à la théorie jungienne est qu'elle décrirait un concept métaphysique aux fondements davantage philosophiques que psychologiques ; David Tresan résume ainsi : « Bien qu'il évite lui-même toute affirmation ontologique, Jung peut sembler souvent laisser entendre que l'inconscient collectif serait une réalité métaphysique »  $\frac{H\ 1}{}$ . En 1925, Jung distingue en effet la psyché comme étant la réunion de deux dimensions. L'une est dite « subjective », contenant le  $\underline{\text{Moi}}$  et ses archétypes comme l'anima, la persona et l'ombre ainsi que l'inconscient personnel ; l'autre est dite « objective »  $\underline{}^{D\ 12}$ . C'est pour cette raison que les jungiens refusent d'employer l'expression de « mon inconscient », préférant dire « l'inconscient », puisqu'il ne peut être la propriété d'un individu.

Cette « réalité de l'âme » tranche totalement avec la conception freudienne : pour Jung, l'inconscient collectif est de nature objective, c'est-à-dire qu'il est naturel, inhérent à la réalité et pas seulement dépendant des perceptions et représentations du sujet ; il existe « en soi ». Selon Marie-Louise Von Franz, dans l'inconscient collectif « existent contemporainement une expression et une absence de temps ». En son sein, le Moi se tient comme un observateur extérieur et auquel il y accède par l'intégration progressive des archétypes  $\frac{J_5}{L}$ .

## Une hypothèse de travail

Jung donne lui-même la limite de sa conception en affirmant qu'il ne s'agit que de modèles théoriques, hypostasiés. Il affirme par exemple : « En fait, le concept d'inconscient n'est qu'une simple et commode

hypothèse de travail » ou encore « nos conclusions ne signifient jamais que « tout se passe comme

si... » D 14 ». En réalité, comme le rappelle Charles Baudouin, Jung ne fait qu'inférer l'existence de l'inconscient collectif à partir des effets exercés sur la conscience G , qui sont les rêves, les fantasmes ou délires, l'imagination active, certaines formes de créativité ou la projection. Jung approche donc l'inconscient collectif par le biais de la phénoménologie, déterminant, par l'analyse des effets objectifs sur le sujet, des invariants mais aussi par l'étude des cas psycho-pathologiques 20.

Mais cette base spéculative n'a pas stoppé Jung dans sa poursuite de la compréhension de la personnalité globale. En étudiant les phénomènes de coı̈ncidences sans cause logique  $\frac{\text{note 2}}{2}$ , ce qu'il nomme la « synchronicité » dans La synchronicité comme principe d'enchaînement a-causal (1952), il émet l'idée que l'inconscient a une nature « psychoïde », « Comme l'âme » ou « quasi psychique ». L'inconscient collectif et les archétypes échappent ainsi à la représentation, au contraire des manifestations psychiques connues et certains phénomènes limites laissent ainsi à penser que les matériaux collectifs, via une transgression des limites matièrepsychique, peuvent prendre forme, comme dans les coïncidences, la télépathie ou les manifestations fantomatiques. Jung en vient à former un nouveau terme pour décrire cette réalité autre : l'« unus mundus » (en latin : l'« unité du monde »). Il s'agit du domaine où la conjonction du psychique et du physique a lieu, expliquant par conséquent que « tous les différents plans de l'existence sont liés » $^{21}$ .

## Inconscient freudien et inconscient collectif

## Divergence de terminologie

Jung a bâti son concept en reconnaissant l'apport antérieur de  $\underline{\text{Sigmund Freud}}$ : « C'est Sigmund Freud, qui le premier, a essayé d'explorer empiriquement l'arrière-plan inconscient de la conscience » réaffirme-t-il dans  $\underline{L'Homme\ et\ ses}$  symboles  $\underline{D\ 15}$ .



L'alchimie figure constamment l'inconscient collectif. Cette gravure du *Rosaire des philosophes* est, selon Jung, le symbole de la rencontre du conscient (le soleil, le masculin) avec l'inconscient (la lune, le féminin), sous l'égide de l'inconscient collectif (l'étoile), figuré par la colombe du saint-Esprit, symbole de la réunion des contraires B 9.

L'inconscient freudien, le « Ça » ou « inconscient personnel » chez Jung devient ainsi la part inconsciente la plus proche du Moi, celle où réside le côté sombre de la personnalité (l'ombre) et où se forment les complexes ; « Quant à l'inconscient personnel de Freud, Jung le prend en compte au titre de sa problématique des complexes et de l'ombre » H2. Pour Freud, en somme, l'inconscient naît du refoulement de tendances insatisfaites que la psyché n'arrive pas à maîtriser. Ces tendances, malgré le conscient, continuent souvent à mener une activité perturbatrice (c'est le « retour du refoulé » de la psychanalyse) qui est souvent pathologique. L'inconscient chez Freud est une puissance dangereuse, voire malfaisante : ses manifestations sont morbides et troublent plus ou moins profondément le cours normal de la vie, alors que pour Jung, l'inconscient collectif est créateur et n'est ni malfaisant ni bienveillant, mais neutre, car instinctuel. Si les divergences peuvent avoir pour origine un conflit de personnes note 3, le nœud gordien se situe surtout sur la structure de la psyché - la « topique psychique ». Cependant, pour Yvon Brès, « l'inconscient jungien a, par son contenu, une réelle spécificité théorique » L 1.

#### L'« âme collective »

Freud a refusé dès le début l'idée d'un inconscient collectif, même s'il reconnaît la récurrence de motifs

symboliques a travers l'instoire et l'espace qu'il nomme les « <u>tantasmes originaires</u> »—. David Tresan dit ainsi : « Freud a admis l'existence de schèmes originaires, mais en les considérant comme de simples traits héréditaires (lamarckisme) présents en tout individu (loi biogénétique). Pour lui il s'agit de récapitulations phylogénétiques qui ne peuvent avoir de rapports avec une structure à la fois transcendante et actuelle telle que l'inconscient collectif—. » En effet, Freud parle dans différentes œuvres d'une « âme collective » et admet une possibilité de transmission transgénérationnelle d'une partie du psychisme. Dans son livre <u>L'Interprétation des rêves</u> (1900) il explique que « la symbolique n'est pas spéciale au rêve, on la retrouve dans toute imagerie inconsciente, dans toutes les représentations collectives, populaires notamment : dans le folklore, les mythes, les légendes, les dictons, les proverbes, les jeux de mots courants, elle y est même plus complète que dans le rêve »—. Freud aborde ensuite ce point dans <u>Totem et tabou</u> (1912), dans Psychologie collective et analyse du moi, ouvrage dans lequel il évoque même un « substratum (qui) renferme les innombrables résidus ancestraux qui constituent l'âme de la race »—. idée qu'il reprend dans Moïse et le monothéisme (1939).

## L'inconscient collectif après Jung



D'après Joseph Campbell, le mythe du héros et de son <u>parcours</u>
<u>initiatique</u> forme une structure
universelle qui prend place dans
l'inconscient collectif.

Suivant la thèse de Jung selon laquelle l'inconscient collectif est formé par les <u>contenus psychiques</u> qui « sont des connexions mythologiques, des motifs et des images qui se renouvellent partout et sans cesse, qu'il y ait tradition ni migration historique » D 16, nombre de ses continuateurs vont chercher à inventorier ces motifs. Les domaines de recherche sont alors nombreux, concernant soit l'histoire des symboles soit la pratique psychothérapeutique. Le concept aura aussi une existence en dehors du cercle jungien. En effet, des psychologues et psychothérapeutes emprunteront l'hypothèse de Jung dans leurs travaux afin de développer leurs propres théories de la personnalité.

## Dans la psychologie analytique

#### **Continuateurs directs**

Du vivant de Jung, nombre de ses proches et disciples ont cherché à explorer les manifestations de l'inconscient collectif. Ainsi, « la théorie de l'inconscient collectif a été appliquée à la psychologie des intuitions philosophiques et des découvertes scientifiques » note Henri F. Ellenberger F 6, qui évoque par exemple l'interprétation jungienne de la découverte de la loi de conservation de l'énergie par Robert Mayer. Jung travailla en effet avec le physicien Wolfgang Pauli sur ce sujet et ses déductions furent reprises et poursuivies par Marie-Louise von Franz dans Nombre et temps, Joseph L. Henderson (en) aux États-Unis [réf. souhaitée], et Michel Cazenave en France. Les représentations scientifiques, et même les mathématiques selon Von Franz n'échappent pas à la relecture symbolique jungienne. Elle et Emma Jung ont par ailleurs étudié les variations autour du symbole du Saint Graal dans La Légende du Graal (1961) alors qu'Edgar Herzog s'intéresse, dans Psyche und Tod, aux représentations de la mort. Riwkah Schärf étudie lui le personnage de Satan à travers les cultures, Lucy Heyer examine les motifs solaires et chroniques alors que Erich Neumann dresse un panorama historique et symbolique de la figure du <u>héros G 7</u>. L'inconscient collectif a permis également une relecture du <u>phénomène religieux</u>, que Jung a étudié sous l'angle psychologique à la fin de sa vie F 6. L'universitaire et économiste <u>Eugen Böhler</u>, dans Die Grundgedanken des Psychologie von C. G. Jung (1960), considère que la vie\_économique est régie par des impulsions irrationnelles et collectives issues des fantasmes et des mythes  $\frac{F}{I}$  alors que pour l'anthropologue John Layard les mythes sacrificiels révèlent la façon dont les sociétés dites « primitives » géraient leurs relations avec les forces de l'inconscient. Les propriétés paranormales de l'inconscient collectif, et en particulier la fonction prospective du rêve, ont été étudiées par Alphonse Maeder.

#### En marge de la psychologie analytique

En marge de la psychologie analytique, plusieurs auteurs considèrent le concept d'inconscient collectif comme opérant. Avec la « psychologie archétypale », James Hillman, un post-jungien américain, étudie les manifestations symboliques modernes, et surtout celles se faisant jour dans la pathologie et dans le monde de la santé. Il continue également de voir dans l'activité onirique la clé de l'équilibre personnel, expliquant que le rêve contient les « données archaïques qui créent les phantasmes » L'inconscient collectif est alors représenté, explique-t-il dans *Il sogno e il Mondo Infero*, comme un « enfer intérieur » (*Unterwelt*), source du renouveau de la personnalité . L'œuvre de <u>Gilbert Durand</u> étudie les « structures anthropologiques de l'imaginaire » dont les racines plongent dans l'inconscient collectif. S'appuyant sur les textes littéraires et sur les mythes, Durand s'intéresse aux groupements de symboles de formes semblables, qu'il groupe en deux classes, appelées le « régime nocturne » et le « régime diurne », sur les plans épistémologique, symbolique et herméneutique. Sa méthode se veut un « structuralisme figuratif » constitutif de la mythanalyse .

Paul Watzlawick, formé à l'institut C. G. Jung de Zurich, créateur de la « thérapie brève » et membre de l'école de Palo Alto, dit utiliser l'hypothèse jungienne comme fondement de ses travaux sur les interactions familiales — Enfin, l'anthropologue et mythologue américain Joseph Campbell, célèbre pour son travail dans les domaines de la mythologie comparée et de la religion comparée. Dans sa série en quatre livres, Les masques de Dieu (The Masks of God), Campbell tente de résumer les principales histoires spirituelles du monde, afin d'étayer ses idées sur « l'unité de l'espèce humaine ». Dans son essai de 1949, Le Héros aux mille et un visages (The Hero with a Thousand Faces), Campbell expose sa théorie du monomythe, affirmant que tous les mythes suivent les mêmes schémas archétypaux, baignant dans l'inconscient collectif —.

## **Courants psychologiques proches**

De nombreux psychologues, psychiatres ou psychanalystes, évoluant surtout au sein du courant dit de la psychologie transpersonnelle, ont fondé leurs théories sur le concept d'inconscient collectif de Jung, ainsi que sur celui, corollaire, d'« archétype ».

#### En psychologie et psychiatrie

Robert Desoille (1890–1966), dans Le Rêve Éveillé en psychothérapie (1945) fait essentiellement référence à l'inconscient collectif de Jung. Pour lui, la psyché comporte deux pôles : le « Ça » freudien et le « Soi » jungien, limite de la sublimation qui peut être obtenue. Entre les deux, le  $\underline{\text{Moi}}$  se déplace comme possibilité de représentation  $\underline{^{\text{H}}}$  . Le psychiatre italien Roberto Assagioli (1888-1976),freudien également, « psychosynthèse », se fonde sur une stratification de l'inconscient semblable à celle de Jung. En plus de voir, tout comme Jung, dans le « Soi » supérieur le centre de la personnalité, il postule que celuici s'enracine dans un inconscient collectif, siège des fantasmes et des archétypes. Néanmoins, Assagioli distingue deux sphères collectives: l'« inconscient collectif moyen » qui regroupe toutes les structures conditionnant la conscience comme la culture et le langage et l'« inconscient collectif inférieur » qui emmagasine les



<u>Stanislav Grof</u>, l'un des fondateurs de la <u>psychologie transpersonnelle</u> qui réutilise le concept d'inconscient collectif.

*d'ethnopsychiatrie générale* (1977) définit quant à lui, à la suite de Jung, tout en s'en démarquant toutefois, deux inconscients, l'un « ethnique » et un autre « idiosyncrasique », ce dernier correspondant à l'inconscient freudien. Selon lui, « L'inconscient ethnique d'un individu est cette part de son inconscient total qu'il possède en commun avec la plupart des membres de sa culture. Il est composé de tout ce que, conformément aux exigences fondamentales de sa culture, chaque génération apprend elle-même à refouler puis, à son tour, force la génération suivante à refouler. Il change comme change la culture et se transmet comme se transmet la culture » 29. À sa suite, l'ethnopsychiatre Tobie Nathan (né en 1948) reprend la division de Devereux en précisant la constitution de l'inconscient culturel, notamment ses fondations archétypiques 30.

#### La psychologie transpersonnelle

La <u>psychologie transpersonnelle</u> réutilise par ailleurs le concept d'inconscient collectif. <u>Stanislav Grof</u> (né en 1931), dans *Les royaumes de l'inconscient humain* (1975), distingue, au sein des trois plans de l'inconscient un « domaine trans-personnel », qui correspond à l'inconscient collectif jungien, cumulant les expériences, et de nature objective. <u>Ken Wilber</u> (né en 1954) pense quant à lui qu'un niveau pré-personnel ou inconscient de la personnalité, sorte de substrat organique et archaïque, fait que, comme chez Jung, « la conscience la plus intime de l'homme est identique à la réalité ultime de l'univers » D'un point de vue davantage sociologique, <u>Edward T. Hall</u>, dans *Au-delà de la culture* et *La Danse et la vie* s'appuie sur le concept jungien pour développer un « inconscient culturel ». Celui-ci explique en effet que « l'inconscient culturel règle les actions de l'homme » 33.

#### En psychanalyse

Enfin, nombre de psychanalystes, en dépit du rejet de Jung, développent des opinions proches de celles de celui-ci quant à l'existence de contenus universels inconscients, que l'enfant ne peut constituer lors de son ontogénèse. Ainsi, « l'idée de « sentiment océanique » formulée par Romain Rolland, comme expérience créative, position d'ouverture de l'inconscient face à l'inconnu, rejoint en un certain sens le concept mystique de *unus mundus* de Jung : c'est un sentiment d'harmonie universelle » explique Salomon Resnik 6. C'est également le cas de Paul Diel dans son ouvrage *Le Symbolisme dans la mythologie grecque, étude psychanalytique*, qui considère que des images primitives structurent le langage symbolique. Un proche de Freud et de Jung, Sándor Ferenczi, dans son ouvrage *Thalassa. Psychanalyse des origines de la vie sexuelle*, pense également que l'inconscient prend racine dans la biologie de l'être. Cet inconscient biologique contient des symboles qui « ne sont pas seulement l'expression des jeux fortuits de l'imagination, mais des traces historiquement importantes de faits biologiques refoulés » 6. Des analystes comme Marion Milner, Donald Woods Winnicott et Charles Rycroft parlent ainsi d'un « inconscient créatif » 6. Marion dont la prolixité d'images rappelle les propriétés de l'inconscient collectif jungien. Le psychanalyste Claude Brodeur utilise également le concept d'« inconscient d'un collectif » pour désigner les analogies sémantiques qui existent dans un même groupe social et culturel 6.

## Réutilisation du concept hors de la psychologie

## **Spiritualités**

Comme c'est le cas pour la plupart des concepts de Jung, il existe une tendance à interpréter le sujet de l'inconscient collectif au travers du filtre de l'<u>occultisme</u>, et les polémiques et débats sur sa dimension <u>mystique</u> sont récurrents. En premier lieu, Jung a beaucoup écrit sur l'occultisme, proposant d'expliquer cortains phénomènes parapormaux par l'hypothèse de l'inconscient collectif. Ainsi, il expose dans Un

*Mythe moderne*, que les visions de soucoupes volantes s'expliqueraient selon lui par une projection dans la

matière de contenus collectifs angoissants, prenant la forme de disques. Si Jung a été l'initiateur d'explications ésotériques, il demeure toutefois toujours dans un cadre empirique. Après lui, des courants de pensée non scientifiques abordent la question.

Le docteur en biologie et parapsychologue Rupert Sheldrake, à travers son concept de « champ morphogénétique », pense quant à lui que : « la mémoire au sein des champs morphiques est cumulative, et c'est la raison pour laquelle toutes sortes de phénomènes deviennent de plus en plus habituels par répétition... Dans cette complexité croissante, les champs morphogénétiques contiendraient une mémoire inhérente acquise par un processus de résonance morphique composant la mémoire collective de chaque espèce (idée émise par l'éminent psychologue Carl Gustav Jung) » 36



Un <u>rassemblement</u> de membres du Nouvel-Âge.

Le courant syncrétique du New Age (« Nouvel-Âge », en français) intègre ainsi le concept d'inconscient collectif, perçu comme une mémoire universelle permettant à l'homme d'entrer intimement en contact avec soi mais aussi avec l'« âme du monde ». Le channelling, les expériences de dédoublement astral, les rêves, visions et l'astrologie sont autant de techniques visant à entrer en contact avec ses couches les plus profondes de la conscience, parfois appelées « annales akashiques » dans la culture New Age. Dans *Jung and the New Age*, David John Tacey explique que la plupart des concepts jungiens noté é récupérés par le New Age, sans aucune rigueur scientifique 37. Le psychologue jungien Michel Cazenave dénonce également cette assimilation erronée : « À côté de cela, ce qui me semble beaucoup plus préoccupant, c'est une sorte de « vulgate », souvent de style New Age, qui s'est répandue sur Jung, qui a aplani ses théories et, à force de les simplifier, en présente une intolérable caricature, sinon même une pure et simple trahison. De ce point de vue, afin de garder tout son tranchant et toute sa complexité à l'œuvre, il faudrait sans doute reprendre à nouveaux frais des notions essentielles comme celles d'archétype, d'inconscient collectif et d'énergie psychique » 38/4.

Enfin, la psychogénéalogie a réinvesti le concept d'inconscient collectif. <u>Anne Ancelin Schützenberger</u> a constitué ses notions de transmission intergénérationnelle et transgénérationnelle de l'inconscient en s'appuyant sur l'hypothèse jungienne <u>Solution</u>. Jung aborde en effet parfois dans ses travaux l'idée d'un « inconscient familial » qui serait une strate de l'inconscient collectif. Le concept a été réutilisé dans le cadre thérapeutique familial. Ainsi, la notion de <u>constellation familiale</u> est une méthode de thérapie transgénérationnelle créée par le thérapeute allemand <u>Bert Hellinger</u> et fondée sur la mise au jour de l'inconscient familial.

## L'inconscient collectif dans la culture populaire

Nombre d'études recensent les motifs archétypiques tenant de l'inconscient collectif au cinéma et dans la littérature de <u>science-fiction</u>. James F. Iaccino met à jour les figures parentales constitutives des personnages centraux des <u>séries Star Wars</u>, <u>La Planète des singes</u>, <u>Retour vers le futur</u> et <u>Indiana Jones</u>. Dans le film <u>The Island</u> (2005), des <u>clones</u> créés adultes et maintenus en isolation hors du monde dans une base souterraine se découvrent des <u>compétences</u> et <u>souvenirs</u> appartenant à leurs modèles originaux, tous les individus étant reliés par un inconscient partagé.

En littérature, le concept a fait florès. Dans la série de <u>science-fiction</u> <u>Les Futurs Mystères de Paris</u>, non seulement l'inconscient collectif existe, mais il possède une réalité physique. Les archétypes peuvent notamment s'incarner à l'intérieur de cette <u>psychosphère</u>.

<u>Isaac Asimov</u>, connu pour s'inspirer et de la cybernétique et de la psychanalyse, a explicitement utilisé dans le <u>Cycle de Fondation</u> le mythe de <u>Gaïa</u>, en extrapolant par la science fiction le principe d'unité organique et pensante à l'échelle d'une planète, notamment dans <u>Fondation foudroyée</u> en <u>1982</u>, et <u>Terre et Fondation</u> en 1986.

Dans La Caverne, inspiré des archétypes jungiens  $\frac{40}{}$ , Sergueï Diatchenko et Marina Diatchenko décrivent un monde où les hommes sont programmés pour se rendre la nuit en songe dans un lieu onirique afin d'y décharger leurs pulsions destructrices.

Le cycle de la Forêt des Ryhopes (*La forêt des Mythagos*, *Lavondyss*, *La Femme des Neiges*, *Le Passebrousaille*, *La Porte d'ivoire*, *Avilion*) est l'œuvre maîtresse de l'écrivain et naturaliste Robert Holdstock. Le romancier y développe une histoire dense prenant place dans une vaste forêt réagissant et créant des êtres en puisant dans l'inconscient collectif des peuples qui l'entouraient depuis des milliers d'années. L'accent est mis sur la confrontation des personnages principaux humains avec l'image des mythes (*Imago Mythi*) des plus enfouis de l'Humanité, et l'exploration de leur propre psyché par le biais des mythagos créés de leur propre esprit.

Analogue à Gaïa, le « <u>cybionte</u> » est un super organisme planétaire métaphorique dont le concept est expliqué par <u>Joël de Rosnay</u> en 1995 . Le principe est issu du croisement entre les théories systémiques et l'idée que l'inconscient émergerait des interactions biologiques et écologiques avec la noosphère.

## **Critiques**

Les critiques faites à Jung à propos de la pertinence du concept d'inconscient collectif sont de deux catégories. Il y a d'abord les critiques internes au mouvement <u>psychanalytique</u>, qui ont continué même après l'éviction de Jung. Après les événements de la Seconde Guerre Mondiale, et le fait que Jung ait collaboré avec la société allemande de psychologie, sous la coupe idéologique du <u>parti nazi</u>, la critique s'est faite davantage politique.

## Critiques au sein de la psychanalyse

Dès la publication de *Métamorphoses de l'âme et ses symboles*, en 1912, les partisans de Freud ont dénoncé les conclusions de Jung. Dans son essai « Critique de l'essai d'une présentation de la théorie psychanalytique de C. G. Jung », le psychanalyste <u>Karl Abraham</u> dénonce le « délayage de l'inconscient » opéré par le psychiatre suisse. La « teinte religieuse » du concept, qui devient dès lors un « arrière-plan mystique » fait de Jung un « théologien » et non plus un psychanalyste . Cette critique est récurrente dans la littérature psychanalytique ; ainsi Yvon Brès explique que le concept jungien « témoigne également de la facilité avec laquelle on peut glisser du concept d'inconscient psychologique vers des perspectives relevant d'un univers de pensée étranger à la tradition philosophique et scientifique dans laquelle ce concept est né » L2.

Le psychanalyste <u>Donald Woods Winnicott</u>, en 1964, dans *Lecture de C. G. Jung : Jung Ma Vie. Souvenirs, rêves et pensées* avance l'idée que Jung a postulé l'existence de l'inconscient collectif du fait d'une <u>dissociation psychique</u> provenant de la relation à sa mère. Jung est pour lui un exemple de cas guéri de psychose infantile, conditionnement qui lui interdisait de penser un inconscient freudien, de là sa tentative pour créer un concept d'inconscient collectif : « Il n'est pas possible, avec un esprit clivé, de concevoir un inconscient refoulé ; ce qu'on trouve à la place, c'est la dissociation » explique-t-il « s'efforçait de faire face à son incapacité à saisir ce qu'on pourrait appeler maintenant l'inconscient selon Freud » Pour Jacques Lacan : « il n'existe pas d'inconscient collectif [mais seulement] des inconscients porticuliers pour autent que chaque à chaque instant denne un potit coup de pouce à la langue qu'il

parle »  $\frac{44}{}$ .

## Controverse idéologique



Jakob Wilhelm Hauer. En 1934, il donne une conférence sur le symbolisme des nombres, qui influence Jung. Il y explique que le concept jungien de l'inconscient collectif suggère l'existence d'un inconscient racial.

Dès 1933, Jung est à la tête de la Société allemande de psychothérapie (*Deutsche Psychoanalytische Gesellschaft*), vite affiliée aux théories racistes et <u>antisémites</u> nazies. Le concept est alors récupéré au bénéfice de l'idéologie allemande, en particulier lorsqu'il devient président, de 1936 à 1940, de l'<u>institut Göring</u>. Jung écrit alors qu'en matière d'imaginaire collectif, il distingue deux entités : un inconscient <u>aryen</u> et un inconscient juif, le premier étant d'un potentiel supérieur au second selon lui ; le peuple juif étant un peuple nomade, il n'est pas enraciné dans un territoire lui permettant de développer des matériaux symboliques riches.

Dès lors, le concept d'inconscient collectif pâtit de cette controverse et les critiques, comme le psychiatre suisse Gustav Bally ou la psychanalyste Élisabeth Roudinesco (dans son article « Carl Gustav Jung : de l'archétype au nazisme. Dérives d'une psychologie de la différence » 46/4), y voient une entreprise de justification des thèses racistes . Ernest Jones, puis, après lui, Edward Glover, contribua lui aussi à véhiculer l'image d'un Jung pro-nazi, dans un passage de son ouvrage biographique : *La vie et l'œuvre de Sigmund Freud*. Élisabeth Roudinesco considère, quant à elle, que Jung est un « adepte de la psychologie des peuples » qui a affiché très tôt, dans sa relation conflictuelle puis sa rupture avec Freud, sa position. Selon Marthe Robert enfin, « la tâche spéciale de Jung au sein de cet organisme était d'établir une ligne « scientifique » de partage entre la psychologie aryenne et la

psychologie juive, autrement dit entre la doctrine de l'« inconscient collectif » et la psychanalyse de Freud, contre laquelle la revanche était maintenant facile » 49.

Le psychanalyste allemand Jakob Wilhelm Hauer, théoricien du <u>völkisch</u> et fondateur du « Mouvement de la Foi Nordique », fréquenta très tôt les conférences et les cercles jungiens des années 1930. Il utilisa notamment le concept de l'inconscient collectif dans un sens plus politique que scientifique, principalement pour suggérer l'existence d'un inconscient racial justifiant le <u>lebensraum</u> des nazis . On a pu parler, après lui d'un « inconscient racial », souvent attribué automatiquement à Jung alors que celui-ci n'a jamais expliqué la distinction et la discrimination de peuples sur la base de son hypothèse. La critique provient également du milieu de la psychologie analytique. Sans nier l'intérêt scientifique du concept, le psychothérapeute post-jungien Andrew Samuels qui, le premier, porta la polémique sur la collusion de Jung avec le régime nazi dans la presse, parle ainsi d'une « psychologie de la nation » qui entacha toute la psychologie analytique. Farhad Dalal dans son article « *Jung: a racist* » considère que la théorie de l'inconscient collectif a été créée par Jung pour justifier une distinction des races.

## Notes et références

#### **Notes**

1. L'ouvrage est d'abord intitulé *Transformation et symboles de la libido* ; il sera réédité, dès 1944, en français, sous le titre de *Métamorphoses de l'âme et ses symboles. Analyse des prodromes d'une schizophrénie*.

- 2. Comme celles que met en lumière le <u>Yi Jing</u>, un classique chinois dont Jung a préfacé la première traduction en allemand, parue en 1956, de son ami le sinologue <u>Richard Wilhelm</u>. Il a approfondi la réflexion sur le sujet dans *Commentaire sur le mystère de la fleur d'or*, en l'étudiant dans une perspective psychologique.
- 3. Selon <u>Deirdre Bair</u> Freud et Jung étaient en compétition pour le contrôle de la psychanalyse. Freud ne supportait en effet pas la personnalité de Jung, reconnu aux États-Unis notamment, alors que Jung était quelque peu antisémite.
- 4. La vision du <u>New Age</u> est fondée sur le <u>holisme</u>, dont le panpsychisme jungien est perçu comme un précurseur, notamment sa théorie de la synchronicité.

## **Ouvrages de Carl Gustav Jung utilisés**

- (fr) Carl Gustav Jung, *Métamorphoses de l'âme et ses symboles. Analyse des prodromes d'une schizophrénie* [détail des éditions]
- 1. p. 13, préface d'Yves Le Lay.
- 2. p. 9, préface d'Yves Le Lay.
- 3. Exemple d'un poème de « Miss Miller » amplifié, p. 159-165.
- 4. p. 191-192.
  - (fr) Carl Gustav Jung, Psychologie du transfert [détail des éditions]
- 1. p. 47 et p. 103-106 : « Le Mercure, qui justement personnifie l'inconscient, est essentiellement *duplex*, c'est une nature double paradoxale, un diable, un monstre, une bête, et en même temps un remède salutaire (...) ».
- 2. Voir par exemple le motif de l'immersion dans l'inconscient, p. 108.
- 3. « l'inconscient est représenté chez l'homme par l'anima (sous sa forme inconsciente), chez la femme par contre par l'animus (également sous sa forme inconsciente) », p. 173.
- 4. p. 92-93.
- 5. p. 163.
- 6. p. 131.
- 7. La topique jungienne se schématise par une sphère à laquelle Jung y adjoint souvent la <u>métaphore</u> de l'océan : « La conscience, si vaste qu'elle puisse être, est et reste le petit cercle, à l'intérieur du grand cercle de l'inconscient, l'île environnée par l'océan ; et tout comme la mer, l'inconscient, lui aussi, donne sans cesse naissance à une foule innombrable et toujours renouvelée d'êtres vivants dont on ne peut espérer saisir toute la richesse », p. 31.
- 8. « Je qualifie d'« hypothétique » les processus inconscients parce que l'inconscient est par définition inaccessible à l'observation directe ; on ne peut le connaître que par induction », p. 22, note12.
- 9. Gravure commentée p. 90-93.
  - (fr) Carl Gustav Jung, L'Homme à la découverte de son âme [détail des éditions]
- 1. p. 298-299.
- 2. p. 211.
- 1. C. G. Jung, *Aïon, études sur la phénoménologie du soi*, <u>Éditions Albin Michel</u>, coll. « Bibliothèque jungienne », 1983, p. 19.
- 2. C. G. Jung, L'Énergétique psychique, Genève, Georg, 1973, p. 99.
- 3. « Ce qui demeure plongé dans l'inconscient, c'est là un fait bien connu, ne se transforme

- jamais », Can Gusiav Jung, Aspecis uu urame comemporam, Georg, 1240, p. 100.
- 4. C. G. Jung, Correspondance 1906-1940, Paris, Albin Michel, 1992, p. 133-135.
- 5. C. G. Jung et Sigmund Freud, *Correspondance de Jung à Freud*, <u>Gallimard</u>, 1992 (ISBN 978-2-07-072159-7), p. Lettre de Freud du 31 décembre 1909.
- 6. C. G. Jung, Psychologie de l'inconscient, Le Livre de poche, 1995, p. 161-200.
- 7. Rêve relaté dans son autobiographie, *Ma Vie*, Gallimard, coll. « Folio », 1991, pp. 186-189. Voir aussi l'étude par Luigi Aurigemma dans l'article « Carl Gustav Jung. Esquisse d'une œuvre » in *Annales. Économies, Sociétés, Civilisations*, 1973, vol. 28, nº 2, p. 348, consultable en ligne (http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/ahess\_0395-2649\_1973\_num\_28\_2\_293350?\_Prescripts\_Search\_tabs1=standard&).
- 8. Jung explique ainsi: « on croit souvent que le terme « archétype » désigne des images ou des motifs mythologiques définis; mais ceux-ci ne sont rien autre que des représentations conscientes: il serait absurde de supposer que des représentations aussi variables puissent être transmises en héritage. L'archétype réside dans la tendance à nous représenter de tels motifs, représentation qui peut varier considérablement dans les détails, sans perdre son schème fondamental » in C. G. Jung, *L'Homme et ses symboles*, Éditions Robert Laffont, 1964, p. 67.
- 9. C. G. Jung, L'Homme et ses symboles, Robert Laffont, 1964, p. 52.
- 10. Types psychologiques, Georg, coll. « Jung », Paris, 1997, p. 110.
- 11. Représentation inspirée des propos de Jung dans *L'âme et la vie*.
- 12. Jung dit ainsi que « Plus les couches sont profondes et obscures, plus elles perdent leur originalité individuelle. Plus elles sont profondes (...) plus elles deviennent collectives et finissent pour s'universaliser et s'éteindre dans la matérialité du corps, c'est-à-dire dans les corps chimiques » in C. G. Jung, *Introduction à l'essence de la mythologie*, Paris, <u>Payot</u>, 1953, p. 13.
- 13. C. G. Jung, Psychologie et religion, Buchet-Chastel, 1958, p. 81.
- 14. C. G. Jung, Problème de l'âme moderne, Buchet-Castel, 1961, p. 40-41.
- 15. C. G. Jung, L'Homme et ses symboles, Robert Laffont, 1964, p. 25.
- 16. C. G. Jung, Types Psychologiques, Paris, Georg, coll. « Jung », 1997, p. 448.

#### **Autres sources**

• (fr) Henri F. Ellenberger, *Histoire de la découverte de l'inconscient*, Paris, <u>Fayard</u>, 2008, 975 p. (ISBN 978-2-213-61090-0 et 2-213-61090-8)

le chapitre IX est consacré à Jung et à la psychologie analytique

- 1. p. 235.
- 2. chap. : « L'inconscient collectif et les archétypes », p. 725.
- 3. p. 726.
- 4. p. 180.
- 5. p. 183.
- 6. p. 758.
- 7. p. 759.
  - (fr) Charles Baudouin, L'Œuvre de Carl Jung et la psychologie complexe, Paris, Petite bibliothèque Payot, coll. « numéro 133 », 2002, 522 p. (ISBN 2-228-89570-9)
- 1. p. 79.
- 2. Note 1, p. 108. Charles Baudouin cite <u>Jean Piaget</u>, *La Formation du symbole chez l'enfant*, p. 212-219.
- 3. p. 137.

```
4. p. 75.
```

- 5. p. 111.
- 6. p. 88.
- 7. Pour une liste plus détaillée, voir p. 422-443.
  - (fr) Alain de Mijolla, Dictionnaire international de la psychanalyse, Hachette, 2005 (ISBN 2-01-279145-X)

Entrée « Inconscient collectif (psychologie analytique) » par David I. Tresan, p. 805-807

- 1. p. 805.
- 2. p. 806.
- 3. Entrée « amplification (psychologie analytique) » par Andrew Samuels, p. 485.
- 4. Entrée « Desoille, Robert » par Jacques Launay, p. 439.
- 5. Donald Woods Winnicott, cité p. 807.
  - (fr) Aimé Agnel, Michel Cazenave, Claire Dorly, Suzanne Krakowiak, Monique Leterrier, Viviane Thibaudier, Le Vocabulaire de Jung, Paris, Éditions Ellipses, coll. « Vocabulaire de... », 2005, 106 p. (ISBN 2-7298-2599-1)
- 1. Entrée « Grande Mère », p. 43 : « elle est une métaphore désignant l'énergie archaïque des origines ».
- 2. Entrée « Inconscient », p. 47.
- 3. Entrée « Inconscient », p. 46 : « l'idée de l'inconscient a pour la première fois été systématiquement pensée par Schopenhauer », dans *Le Monde comme volonté et représentation* mais aussi dans *Parerga et Paralipomena* et dans *Essai sur les apparitions et opuscules divers* enfin.
- 4. Entrée « Participation mystique », p. 66.
  - (fr) Salomon Resnik, Biographie de l'inconscient, Paris, Éditions Dunod, coll. « Psychismes », 2006, 194 p. (ISBN 2-10-050527-0) préface de René Kaës
- « le terme de « subconscient » (en allemand : *Unterbewusste*, *Unterbewusstsein*) est utilisé chez <u>Pierre Janet</u> et <u>Théodule Ribot</u> pour parler de ce qui est faiblement conscient » et n'a en aucun cas été inventé par Jung, p. 88.
- 2. p. 110.
- 3. p. 88-89.
- 4. « La voie de la connaissance est pour Jung le produit de la confrontation avec le monde, de l'intégration entre intérieur et extérieur, entre l'homme et son ombre, entre le conscient et l'inconscient. L'inconscient possède une dynamique interne qui se manifeste par la formation de complexes à partir de noyaux archétypiques (...) Il y a, chez Jung, la tentative de transcender les limites existant entre intérieur et extérieur, entre individu et société, entre symbole individuel et symbole universel », p. 109.
- 5. p. 106.
- 6. p. 108.
  - (fr) Emilio Rodrigue (trad. de l'espagnol), Freud. Le Siècle de la psychanalyse (deux tomes), Paris, Payot, coll. « Désir Payot », 2007, 798 p. (ISBN 978-2-228-90132-1)
     Chapitres « Le prince héritier » (tome 1) et « Le temps des triangles » (tome 2)
- 1. t. 2, chap. 33 : « Le temps des triangles », p. 182.
- 2. t. 1. chap. 26 : « Le prince héritier », p. 458.

- 3. Lorsque Jung publie <u>Métamorphose et symbole de la libido</u>, en 1911, Freud commente : « Jung a eu d'excellentes bases pour affirmer que les forces mythopoïétiques de l'humanité n'ont pas disparu, et qu'aujourd'hui encore elles donnent naissance aux mêmes produits psychologiques que dans les temps les plus reculés », t. 2, p. 459. Il ajoute : « Il n'y a aucune preuve, à ce qu'on sache, qui permette de dire que Freud était contre les premières formulations de Jung sur l'inconscient collectif ».
- 4. p. 33.
  - (fr) Yvon Brès, *L'Inconscient*, Paris, <u>Éditions Ellipses</u>, coll. « Philo », 2002, 160 p. (ISBN 2-7298-0974-0)
- 1. p. 120.
- 2. p. 123.

#### Autres références

- 1. « Alors que pour Jung l'inconscient est tout ce que le conscient peut devenir, pour Freud il est, plus simplement, tout ce que le conscient n'est pas », traduction libre depuis : (en) Geoffrey Cocks, *Psychotherapy in the Third Reich : the Göring Institute*, Transaction Publishers, 1997, 461 p. (ISBN 978-1-56000-904-7), p. 12.
- 2. « Paroles de Carl Gustav Jung dans un entretien avec le journaliste John Freeman, intitulé *Carl Gustav Jung BBC Interview*, en 1959 » (http://groupe-jung.fr/carl-gustav-jung/videos/319 -face-to-face-interview-de-cg-jung-par-john-freeman-pour-la-bbc) (consulté le 7 mars 2011).
- 3. Schéma inspiré de l'illustration nº 10, in Pioton-Cimetti et E. Graciela, *Aspects psychosociaux de C. Gustav Jung*, Paris, 1995, p. 255.
- 4. C. G. Jung cité in <u>Jean-Pierre Vernant</u> et Riccardo Di Donato, *Passé et présent : contributions à une psychologie historique*, Éditions Storia e Letteratura, 1995 (lire en ligne (https://books.google.fr/books?id=biqi71TPDTMC&printsec=frontcover)), p. 651.
- 5. « l'inconscient collectif (...) n'est pas autre chose que la libido, cette énergie et ses catégories archétypales », in <u>Gilbert Durand</u>, *L'Imagination symbolique*, Presses Universitaires Françaises, coll. « Quadrige », 1989, p. 68-69.
- 6. Monique Genty, *Archétypes jungiens et écritures déconcertantes*, Elsevier Masson, 1995, 128 p. (ISBN 978-2-225-84818-6), p. 11.
- 7. <u>Gilbert Durand</u> et Danièle Chauvin, *Champs de l'imaginaire*, Ellug, 1996, 262 p. (ISBN 978-2-84310-002-4, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=CTte6Z84R6sC &printsec=frontcover)), p. 124.
- 8. Serge Nicolas et Laurent Fedié, *Un débat sur l'inconscient avant Freud : la réception de Eduard von Hartmann chez les psychologues et philosophes français*, Paris, <u>Éditions L'Harmattan</u>, coll. « Encyclopédie psychologique », 2008, 360 p. (<u>ISBN 978-2-296-05649-7</u>, <u>lire en ligne (https://books.google.com/books?id=HzWYnTZCTfUC&printsec=frontcover)</u>), p. 328.
- 9. Albert Béguin, L'Âme romantique et le Rêve, Le livre de poche, coll. « Biblio essais », p. 182 : « Il y a de Carus à Jung un progrès évident dans la connaissance expérimentale des influences exercées, en particulier, par l'inconscient collectif : alors que Carus atteint à ces notions par sa spéculation et délimite mal, dans l'héritage commun de l'espèce, ce qui est donnée physiologique de ce qui est mythe, image, legs spirituels, Jung s'appuie sur les innombrables documents que lui fournit sa pratique médicale et son étude des mythologies ».
- 10. Voir pour un résumé du symbolisme de l'inconscient primordiale de Merleau-Ponty l'ouvrage *Ontologie de la psychanalyse* de Paul Ducros, L'Harmattan, 2008, (ISBN 9782296070288), p. 88-89.

- 11. Terme créé par Marcel Gauchet, dans L'inconscient cérébral, Paris, 1992.
- 12. Serge Nicolas et Laurent Fedi, *Un débat sur l'inconscient avant Freud : La réception de Eduard von Hartmann chez les psychologues et philosophes français*, Paris, <u>L'Harmattan</u>, 2008, 360 p. (ISBN 978-2-296-05649-7, <u>lire en ligne (https://books.google.com/books?id=HzWYnTZCTfUC&printsec=frontcover)</u>), p. 9.
- 13. Deirdre Bair, Jung: Une biographie, Flammarion, 2007, p. 291, 271-271 et 291.
- 14. Luigi Aurigemma, *L'éveil de la conscience'*, Paris, <u>L'Herne</u>, coll. « Carnets », 2009, 203 p. (ISBN 978-2-85197-446-4), p. 60-61.
- 15. Gerhard Adler, Étude de la psychologie jungienne, Genève, Georg, 1957, p. 11, citant Jung, dans Symbolik des Geistes, Zurich, Rasher, 1948, p. 326.
- 16. <u>Marie-Louise von Franz</u> (trad. de l'anglais), *L'Interprétation des contes de fées*, Paris, La Fontaine de Pierre, 1990, 237 p. (ISBN 2-907963-08-2), p. 34.
- 17. <u>Marie-Louise von Franz</u> (trad. de l'anglais), *L'Interprétation des contes de f*ées, Paris, La Fontaine de Pierre, 1990, 237 p. (ISBN 2-907963-08-2), p. 72.
- 18. Monique Genty, *Archétypes jungiens et écritures déconcertantes*, Elsevier Masson, 1995, (ISBN 9782225848186), p. 9.
- 19. Au terme de « topique », Jung préfère celui de « psyché », même s'l approfondit la <u>seconde</u> topique freudienne, <u>Gilbert Durand</u> et Danièle Chauvin, *Champs de l'imaginaire*, Ellug, 1996, 262 p. (ISBN 978-2-84310-002-4, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=CTte6Z8 4R6sC&printsec=frontcover)), p. 123.
- 20. « L'inconscient collectif est un concept empirique et opérationnel créé par Jung au contact des grands malades mentaux : l'histoire personnelle ne suffit pas à expliquer et comprendre l'ensemble des fonctionnements et contenus psychiques en jeu dans la pathologie mentale. Il existerait donc des instances psychiques relevant de l'humanité plutôt que de l'individu » Elysabeth Leblanc, *La psychanalyse jungienne*, Bernet-Danilot, coll. « Essentialis », 2002, p. 23.
- 21. (en) Polly Young-Eisendrath et Terence Dawson, *The Cambridge companion to Jung*, Cambridge University Press, 1997, 332 p. (ISBN 978-0-521-47889-2, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=F2t1TWvRYeAC&printsec=frontcover)), p. 53.
- 22. <u>Sigmund Freud</u>, <u>L'Interprétation des rêves</u>, Paris, Presses Universitaires de France, 1967, p. 301.
- 23. <u>Sigmund Freud</u>, « Psychologie collective et analyse du moi », dans *Essais de psychanalyse*, Paris, Éditions Payot, 1968 (1<sup>re</sup> éd. 1921), p. 10.
- 24. (it) James Hillman, Il sogno e il Mondo Infero, Milan, Adelphi Edizioni, 2003, p. 15.
- 25. « Fiche d'auteur de Gilbert Durand » (http://www.puf.com/wiki/Auteur:Gilbert\_Durand), sur *Presses Universitaires Françaises* (consulté le 11 mars 2011).
- 26. Claude Le Bœuf, *Rencontre de Paul Watzlawick*, L'Harmattant, Série « Communication et technologie », 1999, (ISBN 9782738474254), p. 15 et 41.
- 27. (en) Robert A. Segal, *Joseph Campbell : an introduction*, Meridian Book, 1997, 288 p. (ISBN 978-0-452-01179-3), p. 244.
- 28. « Présentation de la théorie de Roberto Assagioli » (http://www.official-nalpa.net/psycho6.ht m), sur official-nalpa.net (consulté le 11 mars 2011).
- 29. Georges Devereux, Essais d'ethnopsychiatrie générale, Gallimard, 1977, p. 4-5.
- 30. Frédérique Berger et Claude-Guy Bruère-Dawson, *Symptôme et structure dans la pratique clinique : De la particularité du symptôme de l'enfant à l'universel de la structure du sujet*, Éditions L'Harmattan, 2005 (ISBN 978-2-7475-8224-7, lire en ligne (https://books.google.fr/books?id=UELMkaYWbRoC&pg=PA141&q=jung)), p. 141.
- 31. Ken Wilber, cité dans : Bernadette Blin, « De l'inconscient individuel à l'expérience transpersonnelle », *Actua-Psy, journal des psychothérapeut*es, SNPPSY, nº 119, janvier 2003 (lire en ligne (http://www.gestalt-idf.com/doc/actuapsy119.pdf) [PDF]).

- 32. Edward T. Hall, *La Danse et la vie*, Éditions du Seuil, coll. « Essais », 1992 (ISBN 978-2-02-016480-1), p. 222.
- 33. Edward T. Hall (trad. de l'anglais), *Au-delà de la culture*, Paris, Éditions du Seuil, coll. « Points, série Essais », 1979, 233 p. (ISBN 2-02-009812-1), chap. 191, p. 46.
- 34. <u>Sándor Ferenczi</u>, *Thalassa : Psychanalyse des origines de la vie sexuelle*, <u>Payot</u>, 2002, p. 169-176.
- 35. « Les peuples, tout comme les individus, font, avec leurs traumatismes, les guerres en l'occurrence, ce qu'ils peuvent, selon l'esprit qui les anime, leur inconscient collectif. Ils interprètent à leur manière ou dans la forme de pensée qui leur est propre, suivant une certaine structure mentale, sémantique », in Claude Brodeur, « Le trauma : ce que l'on en fait », Collège International de Psychanalyse et d'Anthropologie, 1986, p. 10.
- 36. Abel Chaouqi, « Ruppert Sheldrake. Champs morphiques et causalité formative » (http://www.unisson06.org/dossiers/science/sheldrake\_champs-morphiques.htm) (consulté le 12 mars 2011).
- 37. (en) David John Tacey, *Jung and the New Age*, Psychology Press, 2001, 218 p. (ISBN 978-1-58391-159-4), p. 139.
- 38. « Lire Jung aujourd'hui. Entretien avec Michel Cazenave » (http://www.jung.asso.fr/articles/in terview\_Cazenave.html), sur *jung.asso.fr* (consulté le 12 mars 2011).
- 39. James F. laccino, p. 12-13.
- 40. « Fiche du roman » (http://www.albin-michel.fr/fiche.php?EAN=9782226190857), sur *Éditions Albin Michel* (consulté le 12 mars 2011).
- 41. <u>Karl Abraham</u>, « Critique de l'essai d'une présentation de la théorie psychanalytique de C. G. Jung », dans *Psychanalyse et culture*, Payot, coll. « Sciences de l'homme », 1966, p. 207-224.
- 42. <u>Donald Woods Winnicott</u>, « Lecture de C.G. : Jung Ma Vie. Souvenirs, rêves et pensées », *The International Journal of Psychoanalysis*, nº 45, 1964, p. 450-455, repris dans *Psychoanalytic explorations* mais non dans la version française *La crainte de l'effondrement et autres situations cliniques*, Paris, Gallimard, 2000.
- 43. Donald Woods Winnicott, cité in Che Vuoi, *De l'infantile*, Éditions L'Harmattan, 2004 (ISBN 978-2-7475-5556-2, lire en ligne (https://books.google.fr/books?id=qRkCZhp9ljlC&pg=PA108&dq=Winnicott+r%C3%AAve+Jung)), p. 208.
- 44. <u>Jacques Lacan</u>, *Le Sinthome*, <u>Éditions du Seuil</u>, coll. « Champ freudien », 2005, 249 p. (ISBN 978-2-02-079666-8), p. 173.
- 45. Deirdre Bair, Jung: Une biographie, Flammarion, 2007, p. 657.
- 46. Élisabeth Roudinesco, « Carl Gustav Jung : de l'archétype au nazisme : Dérives d'une psychologie de la différence », *L'Infini*, nº 63, automne 1998.
- 47. <u>Élisabeth Roudinesco</u> et Michel Plon, *Dictionnaire de la psychanalyse*, <u>Fayard</u>, 1997, « Entrée « Jung » », p. 572-573.
- 48. <u>Élisabeth Roudinesco</u>, « À propos d'une lettre inédite de Freud sur le sionisme et la question des lieux saints », *Cliniques méditerranéennes*, nº 70, 2004, p. 14, note 15 (lire en ligne (htt p://www.cairn.info/revue-cliniques-mediterraneennes-2004-2-page-5.htm)).
- 49. Marthe Robert, La révolution psychanalytique, t. 2, Payot, coll. « Petite Bibliothèque Payot », 1964, p. 249.
- 50. (en) Petteri Pietikanen, « The Volk and Its Unconscious : Jung, Hauer and the German Revolution », *Journal of Contemporary History*, vol. 35, no 9, 2000, p. 523-539.
- 51. (en) Andrew Samuels, *The political psyche, Jung, anti-semitism and the nazis*, Londres, Routledge, 1993, 380 p. (ISBN 978-0-415-08102-3, lire en ligne (https://books.google.fr/books?id=gBFsZtkvF1UC&printsec=frontcover&q=collective+unconscious+)), p. 307.
- 52. (en) Farhad Dalal, « Jung: a racist », British Journal of Psychotherapy, vol. 4, no 3, 1988,

## Ouvrages cités mais non utilisés

- 1. Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling, « Introduction à la première esquisse d'un système de la philosophie de la nature », dans Essais, Aubier, 1946.
- 2. Thomas Moore, Le soin de l'âme, J'ai lu, 1999, 341 p. (ISBN 978-2-277-24137-9).
- 3. Anne Ancelin Schützenberger, Aïe mes aïeux, liens transgénérationnels, secrets de famille, Desclée De Brouwer, 2007 (ISBN 978-2-220-05746-0 et 2-220-05746-1).
- 4. Joël de Rosnay, *L'homme symbolique*, Éditions du Seuil, coll. « Points », 2000 (ISBN 978-2-02-041399-2), « La métaphore du cybionte, introduction ».

#### Annexes

#### **Articles connexes**

- Joahann Jakob Honneger
- Inconscient
- Inconscient (psychologie analytique)
- Participation mystique
- Mythanalyse
- Archive for Research in Archetypal Symbolism

#### Liens externes

- Les archétypes de l'inconscient collectif sur le site cgjungfrance.com (http://www.cgjungfrance.com/article194.html)
- Article « Inconscient collectif » sur le Dictionnaire Sceptique (http://www.sceptiques.qc.ca/ dictionnaire/collectiveun.html)
- « Sociologie et inconscient collectif » sur le site Caverne des 1001 nuits (http://www.1001n uits.org/index.php?title=Sociologie et inconscient collectif)
- « Inconscient collectif : nous sommes tous reliés » par Erik Pigani sur le site de psychologie.com (http://www.psychologies.com/Therapies/Psychanalyse/Inconscient/Artic les-et-Dossiers/Inconscient-collectif-nous-sommes-tous-relies)
- (en) « *Alternative view of the collective unconscious* » (http://www.hydrogen2oxygen.net/c onsensus-reality-peter-pan-and-the-manipulation-of-the-matrix/)

## Bibliographie complémentaire

- Gerhard Adler, Étude de la psychologie jungienne, Genève, Georg, 1957
- Claude Brodeur, *L'inconscient collectif : Un psychanalyste sur les sentiers de l'anthropologue*, Paris, <u>L'Harmattan</u>, coll. « Psychanalyse et civilisations », 2007, 148 p. (ISBN 978-2-296-04251-3)
- F. Compan, « Inconscient individuel et inconscient collectif », *Actualités psychiatriques*, vol. 21, n<sup>os</sup> 4-5, 1991, p. 38-45 (ISSN 0300-8274 (https://www.worldcat.org/issn/0300-8274&lang=fr))
- Sándor Ferenczi, Thalassa: Psychanalyse des origines de la vie sexuelle, Payot, 2002
- (en) Walter A. Shelburne, Mythos and logos in the thought of Carl Jung: the theory of the collective unconscious in scientific perspective, Suny Press, 1988, 180 p.

 $\frac{\text{(ISBN}}{\text{er)}} \, \underline{978\text{-}0\text{-}88706\text{-}693\text{-}1}, \, \underline{\text{lire en ligne (https://books.google.com/books?id=yV-ZE8pyZjkC\&printsec=frontcover)}}$ 

- (en) Renos K. Papadopoulos, Carl Gustav Jung: Critical Assessments, Routledge, 1992
   (ISBN 978-0-415-04830-9, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=7CTiYr3R9YoC&printsec=frontcover))
- (en) James F. laccino, Jungian reflections within the cinema: a psychological analysis of sci-fi and fantasy archetypes, Greenwood Publishing Group, 1998, 216 p.
   (ISBN 978-0-275-95048-4, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=6haovIwoedIC&printsec=frontcove r))
- Marie-Louise von Franz (trad. de l'anglais), L'Interprétation des contes de fées, Paris, La Fontaine de Pierre, 1990, 237 p. (ISBN 2-907963-08-2)



La version du 30 novembre 2009 de cet article a été reconnue comme « **article de qualité** », c'est-à-dire qu'elle répond à des critères de qualité concernant le style, la clarté, la pertinence, la citation des sources et l'illustration.

Ce document provient de « https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Inconscient collectif&oldid=190183297 ».

La dernière modification de cette page a été faite le 24 janvier 2022 à 10:14.

Droit d'auteur : les textes sont disponibles sous licence Creative Commons attribution, partage dans les mêmes conditions ; d'autres conditions peuvent s'appliquer. Voyez les conditions d'utilisation pour plus de détails, ainsi que les crédits graphiques. En cas de réutilisation des textes de cette page, voyez comment citer les auteurs et mentionner la licence.

Wikipedia® est une marque déposée de la Wikimedia Foundation, Inc., organisation de bienfaisance régie par le paragraphe 501(c)(3) du code fiscal des États-Unis.

Politique de confidentialité À propos de Wikipédia Avertissements Contact

Développeurs

Statistiques

Déclaration sur les témoins (cookies)